
«Лях» и «москаль» 
 

 

133

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

К.В. ДУШЕНКО 
 

                                                                   
 
 

«ЛЯХ» и «МОСКАЛЬ»: 
ВЗАИМНЫЕ СТЕРЕОТИПЫ ПОЛЯКОВ И РУССКИХ 

 
 
До недавнего времени специальных работ о взаимных стереотипах 

поляков и русских не существовало – ни в Польше, ни тем более в СССР. 
Однако за последние несколько лет на польском языке появилось не-
сколько серьезных исследований на эту тему, имеющих несомненное 
теоретическое значение. В первую очередь, это относится к монографии 
краковского исследователя А.Кэмпиньского «Лях и москаль: Из истории 
стереотипа» (6). Здесь прослеживается история зарождения и формиро-
вания взаимных (отрицательных, по преимуществу) стереотипов поляков 
и русских на протяжении XVI — первой трети XIX в. Хотя построена 
работа на историко-литературном материале, ее предмет – не история 
литературы, а механизмы формирования, структура и функции этниче-
ских стереотипов в культуре. 

 
Понятия этноцентризма, авто- и гетеростереотипа 

 
Культурный стереотип выражается в «устойчивых текстах куль-

туры, своего рода культурных идиомах, вписанных в код национальной 
памяти» (5, с.11), ибо «сущностью стереотипа как элемента национальной 
традиции является его наследуемость в процессе социального воспитания, 
его воспроизводимость» (6, с.213). А. Кэмпиньский исходит из постулата 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

134

 

о неизбежном этноцентризме всякой национальной культуры. В более 
ранней работе И. Курчевской (5) этноцентризм определяется как «ком-
плекс убеждений, согласно которому собственная группа является цен-
тром всего, мерой всего, сравнительной шкалой для всех остальных со-
циальных групп и социальных явлений <…>. Этноцентризм является 
эмоциональным и интеллектуальным обоснованием превосходства соб-
ственной группы над всеми остальными, обоснованием этического дуа-
лизма, согласно которому все хорошее в социальном мире связано с моей 
собственной группой, а все дурное, предосудительное приписывается 
другим группам» (5, с.66). 

Этноцентризм, отмечает Кэмпиньский, есть явление универсаль-
ное, присущее каждому обществу, «это фундамент оценочных суждений, 
вытекающих из аксиоматической предпосылки о культурном превосход-
стве собственной этнической группы» (5, с.65); «решающее значение не-
изменно имеет самоидентификация, то есть точка зрения собственного 
культурного круга — «Духовного Центра» (6, с.84). Поэтому стереотип 
«чужих» (гетеростереотип) есть в некотором смысле функция пред-
ставления данного народа о самом себе (автостереотип), средство обре-
тения, сохранения и упрочения национальной идентичности, «caмости». 

Констатация «инакости» и даже «чуждости» не всегда предполагает 
враждебную установку: необходимо еще осознание конфликта интересов 
или конфликта культурных укладов. «Ощущение угрозы высвобождает 
защитную реакцию» (6, с.28), «“этноцентричная по своему происхожде-
нию антитеза” “мы – они” основная функция которой состояла в разгра-
ничении области “своего” и “чужого” становится теперь необычайно 
остро ощущаемой альтернативой жизни и смерти» (6, с.70). В другом 
месте своей монографии Кэмпиньский формулирует это как общее пра-
вило (уже без оговорок относительно защитной реакции на угрозу): «Ос-
вященный традиционными образцами культуры автостереотип имеет 
свою антитезу в виде гетеростереотипа с отрицательным знаком» (6, с. 75). 

Двучленная оппозиция «своего» и «чужого» особенно характерна 
для народного, в каком-то смысле магического сознания. Отсюда «едва ли 
не всеобщая ксенофобия народной культуры» (6, с.55). Стереотипы «чу-
жих» зачастую выдают наши затаенные комплексы. «Мы не любим при-
знаваться в неприязненном или даже враждебном отношении к чужим, 
ведь нередко это свидетельствует о компенсации или проекции собст-
венных (подавляемых) национальных изъянов или исторических неудач; 
однако нельзя отрицать, что в польском обыденном сознании соседние 



«Лях» и «москаль» 
 

 

135

 

народы обычно оцениваются отрицательно» (6, с.63). Поэтому автор соз-
нательно ограничивает предмет своего исследования «такими текстами 
культуры, в которых в наиболее чистом виде проявляются этноцентри-
ческие компоненты национального этоса, они существуют в виде авто-
стереотипов и, в свою очередь, служат аксиологическим фундаментом для 
конструирования гетеростереотипов» (6, с.187). 

 
Образ абсолютного врага 

«Москва» и «москаль» 
 
Основные черты образа русского «москаля» и России «Москвы» 

складываются в Польше с конца XVI столетия в виде стереотипных 
формул, нередко латинских и стихотворных, содержащих сравнительную 
характеристику разных народов. «Формирование обобщенного образа 
России (точнее, – Москвы, Руси) как стихии, враждебной той системе 
ценностей, которая – не слишком отчетливо и скорее интуитивно — 
отождествлялась с понятием “польскости”, произошло уже в XVI веке, 
вопреки обычному мнению, приписывающему эту заслугу по-
этам-романтикам» (6, с.32). После Смуты начала XVII столетия «враж-
дебность стала устойчивым фактором, определяющим отношение двух 
народов друг к другу» (6, с.27—28). В агитационных текстах в оправдание 
польского вмешательства в дела России закрепляется отрицательный 
стереотип «Москвы» и «москаля». 

Разделы Польши и утрата ею независимости в конце XVIII в. стали 
для поляков настоящим культурным шоком. «Далекий» враг, известный 
доселе, главным образом, по реляциям воинов и путешественников, стал 
«близким» врагом. Угроза существованию нации была причиной особенно 
сильного «нациоцентризма» польской культуры XIX столетия; при этом 
совершенно исключительная роль принадлежала великим романтикам 
А.Мицкевичу, З.Красиньскому, Ю.Словацкому. По замечанию М.Янион, 
«поэты-романтики разработали обязательный, по сути, и ныне репертуар 
жестов, форм поведения и патриотических символов» (цит. по: 6, с. 73). А 
поэт-романтик Ц.Норвид выразил это в следующей формуле: «Нацио-
нальный художник организует фантазию, как, скажем, национальный 
политик организует силы государства» (цит. по: 6, с. 78). 

В зависимой стране проблема нации и ее «естества» могла рас-
сматриваться только в оппозиции к государствам-захватчикам: «Россия, 
которая для поляков была врагом номер один, стала главной проблемой 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

136

 

польского романтизма, а от него ее унаследовал и XX век» (6, с.79). В 
основе созданного романтиками стереотипа России и русских лежит образ 
«врага вообще», в чем-то родственный мифологизированному народному 
сознанию. «В мифологизированной культуре польского романтизма по-
нятие врага, антиномически противопоставляемое сакрализованному по-
нятию родины, служит обоснованию категорической альтернативы: враг и 
все его атрибуты (в языке — коннотации) есть полярная противополож-
ность ценностям, конституирующим область «польскости» (6, с. 81). 
Конфликт переводится в высший моральный план: «Зло – исключитель-
ный атрибут врага, победа в этой борьбе есть победа добра над злом, 
восстановление нарушенной целостности мира» (6, с.81). 

Романтический образ «врага-москаля» в наиболее крайней форме 
содержится в произведениях (и переписке) 3.Красиньского; но для поль-
ской культурной традиции гораздо большее значение имел, конечно, 
Мицкевич, особенно — поэма «Дзяды. Часть III». Согласно авторитет-
ному мнению Чеслава Милоша, «поэма Мицкевича есть сумма польского 
отношения к России» (цит. по: 6, с.111). Образ России у Мицкевича слу-
жит основным источником стереотипов для польского культурного соз-
нания. Этот образ, кстати сказать, имеет множество параллелей в трактате 
маркиза де Кюстина «Россия в 1839 году» «Чтобы дать понятие о «на-
следственных» комплексах поляков, — говорит Ч. Милош, — достаточно 
цитировать де Кюстина: он на сто процентов сходится с польскими авто-
рами XIX столетия» (цит. по: 6, с.106). 

Русский в трактовке Мицкевича (и большинства польских роман-
тиков) «обладает положительными общеславянскими чертами, но словно 
бы чудовищно искаженными: пресловутое славянское добродушие пере-
рождается в русском характере в слепую покорность,      это — «бедный 
славянин», которому знаком лишь «героизм рабства» тем самым он уже 
как бы в потенции «москаль» (6, с.106). А «москаль» для романтиков – 
воплощение варварского абсолютизма. Так, Пушкин у Мицкевича «иногда 
является русским в собственном смысле этого слова, порою даже моска-
лем, а иногда – европейцем» (6, с. 13). Редкие случаи сближения антино-
мических, в сущности, понятий «друзья» и «москали» (Мицкевич) или 
«москали»и «братья» (Норвид) были «своего рода семантической прово-
кацией» (6, с. 136). Они не могли изменить интенсивной негативной ок-
рашенности слова «москаль», в котором образ врага нашел предельно 
конденсированное выражение. 



«Лях» и «москаль» 
 

 

137

 

Образ России и русских у романтиков был составной частью их 
общего мировидения. А в основе всякого мировидения лежат элемен-
тарные семантические оппозиции, прежде всего пространственные. 
«Пространственные понятия наделяются моральным, этическим смыс-
лом», «физическое пространство отождествляется с символическим» (6, с. 
83; 84). «Культуре собственного, замкнутого пространства на противо-
положном полюсе соответствует “дикость” и “чуждая стихия” открытого 
пространства — чужого и враждебного (чужбина)» (6, с. 99). 

В этом плане решающее значение имела для польского романтизма 
дихотомия «Запад — Север». Вообще говоря, понятие «Север» у роман-
тиков неоднозначно. С «Севером» они нередко отождествляли и свое 
собственное культурное пространство; Мицкевич мог назвать себя «сы-
ном Севера» — но только в споре с Западом, с Европой. «На территории 
чужой и враждебной культуры обязателен код национальной памяти с его 
традиционными клише и образами-стереотипами, включая автостерео-
типы» (6, с.101). Поэтому коннотации, связанные с понятием «Север», по 
отношению к России были однозначно негативными: зло, холод, ночь, 
варварство и т.д. Север «становится ключевым символом образа России и 
главной отличительной чертой в культурной дихотомии своего и чужого» 
(6, с.95). 

Образ России у романтиков имел и свой религиозный аспект: Рос-
сия в лучшем случае отождествляется со «схизмой», в худшем – c анти-
христом. «Бог поляков» не мог быть Богом врага, поэтому, по примеру 
старошляхетских писателей, Россию относили к «языческому» культур-
ному кругу. Принцип самодержавия (в котором усматривали сущность 
русской истории) выводился из догматов православия. Как писал Кра-
синьский «сущность и принцип московской схизмы — верховенство 
светской власти над властью духовной, т.е. признание превосходства и 
верховенства плоти над душой, материи над духом, формы над содержа-
нием» (цит. по: 6, с.123)1. Россия — элемент деструктивный в истории, она 

                                                 
1 В другом месте Кэмпиньский приводит любопытное суждение Ю. Мицкевича о 

двойной мерке оценки одинаковых фактов. Российская неметрическая система мер служила 
образчиком типичной отсталости, а английская — образцом похвальной привязанности к 
традиции, Николай II, как глава русской православной церкви, служил примером «типичного 
византийства», а то, что молодая дама, королева Елизавета, была главой сразу двух церквей 
рассматривалось как свидетельство «популярности британской монархии» (цит по: 5, с.64). – 
Здесь и далее примечания автора обзора. 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

138

 

угрожает извечному, освященному земному порядку, а в трансценденции 
— божественному. Недаром Ю.Словацкий помещает в аду (вместе с папой 
Григорием XVI, осудившим польских повстанцев) Петра I, Екатерину II, 
великого князя Константина (наместника Царства Польского до 1830 г.), 
Николая I и Суворова. 

«Таким образом, некогерентная (по сравнению с собственной) чу-
жая знаковая система сводится к известной формуле, неупорядоченные 
знаки и символы – путем их включения в классическую, манихейскую 
картину мира как арены борьбы добра и зла, света и    тьмы — аксиоло-
гически упорядочиваются и могут отныне воспроизводиться в форме 
стереотипов» (6, с.100). Редукция национальной системы ценностей 
(вместе с ее антитезой – образом врага) к манихейской модели «введет к 
максимализации культурной дистанции и упрочивает убеждение в прин-
ципиальной несогласуемости своей и чужой культуры, а также в сущест-
вовании взаимной идиосинкразии» (6, с.108). 

Этика борьбы не допускала уступок и полутонов» (6, с.108—109); 
поэтому образ России у романтиков строится из антиномических пар, в 
основе которых лежат «элементарные семантические множители»: свое и 
чужое, добро и зло, белое и черное. Сетка ключевых понятий и метафор, 
связанных с Россией, выглядит, согласно Кэмпиньскому, следующим 
образом: 

добро — зло; белое (свет) — черное (тьма); тепло — холод; 
Запад — Восток (Север); 
религия, вера (мессианские представления о предназначении 

Польши) — безверие, безбожность; 
культура (цивилизация) — не-культура (антицивилизация, варвар-

ство, дикость); 
родной язык – «чужой» язык (как угроза родному); 
нравственность (добродетель) — безнравственность (преступле-

ние); 
герои, защитники правого дела — антигерои; 
горстка защитников — орды захватчиков, колосс, великан; 
свобода и права личности — деспотизм, тирания, рабство; 
исконно славянские корни – чужеземные влияния, определившие 

национальный характер; 
духовность – материализм; 
Польша как вождь народов – Россия как угроза для всего мира; 



«Лях» и «москаль» 
 

 

139

 

синтез: две противоположные идеи (Ормузд и Ариман и т.д.) (6, с 
112). 

Как видим, «синдрому позитивных черт и коннотаций соответст-
вует на противоположном полюсе такой же комплекс представлений с 
отрицательным знаком; конфронтация охватывает все элементы системы 
национальных ценностей» (6, с.112). «Автоматические ассоциации по 
принципу эмоционального, то есть нерефлективного отождествления 
понятий образуют структурную основу <…> каждой пары обра-
зов-стереотипов» (6, с.182) — таких, как «варвар-москаль» или (на другой 
стороне) «кичливый лях». 

 
Стереотип «ляха» в «генотипе русской культуры» 

 
Тезис об этноцентризме всякой национальной культуры Кэмпинь-

ский развивает применительно к культуре старой Руси, а затем (с ого-
ворками) — и послепетровской России. «Надвременную парадигму рус-
скости» он усматривает в православии: «Православный партикуляризм, 
решительно отмежевываясь от всего западного мира, определил основные 
антиномии русской мысли» (6, с.144). «Этноцентрическое самосознание 
Руси было антилатинским и, следовательно, антизападным», поэтому 
определяющей чертой «генотипа русской культуры» была вероисповедная 
и этническая ксенофобия (6, С.147). Принадлежность Польши к кругу 
католической цивилизации, а Руси (позже — Москвы и России) – к пра-
вославному миру, «определила фон и контекст их взаимных отношений» 
(6, с. 152).  

Уже в «Повести временных лет» печерский монах Матвей увидел 
чёрта в образе ляха. Феномен «этнизации» чёрта вообще характерен для 
народной культуры, в том числе польской; культурная инакость в народ-
ной фантазии нередко «связывалась с метафизическим злом, с нечистой 
силой» (6, с.50). С точки зрения социальной психологии, это — проекция 
собственных негативных переживаний на иноверцев.  

Со времени Смуты, когда борьба с поляками изображалась как 
религиозная война, «миф об извечной вражде, модифицируемый в соот-
ветствии с нуждами патриотической пропаганды в периоды войн и вос-
станий, становится главной понятийной моделью польско-русских отно-
шений и исходной точкой взаимных оценок» (6, с. 160). Так, русская ан-
тинаполеоновская пропаганда изображала борьбу двух держав (в которой 
поляки сражались на стороне Наполеона) как войну за православную веру. 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

140

 

«Механизмы индоктринизации мало меняются на протяжении веков» (6, с. 
181). 

Стереотип «ляха» в русской культуре первой трети XIX в. Кэм-
пиньский рассматривает на самом разном историко-литературном мате-
риале, но прежде всего — на примере русской исторической повести 
1820—1830-x годов. Вслед за другим польским исследователем, 
А.Юзвенко, он приходит к выводу, что в этот период «основным, архе-
типическим противопоставлением является антитеза истинной и ложной 
веры, православия и католицизма <…>. В сфере сакрального оказывается 
«святая Русь», «матушка Русь», «святое отечество» и его защитники — 
«православные христиане» (6, с. 189). «Схема “сакрум — профанум”, 
наложенная на этноцентрические представления, не допускала интерфе-
ренции значений» (6, с.211). Поэтому весь изображаемый мир (как, на-
пример, в повести А. Бестужева-Марлинского «Наезды») «четко делится 
на две части – русскую, с исключительно позитивными коннотациями, и 
польскую, наделенную отрицательными коннотациями» (6, с. 192). 

Словом, ситуация со стереотипом «ляха» в России оказывается едва 
ли не зеркальным отражением ситуации со стереотипом «москаля» в 
культуре польского романтизма (хотя автор подобного тезиса в явном 
виде не формулирует). Тут, однако, возникают сомнения. На несходство 
ситуации в обеих странах Кэмпиньский указывает вполне определенно. 
«Национальное существование России не было под угрозой, совсем на-
против» (6, с. 171). «Триумф над Великой Армией (Наполеона — К.Д.) 
успешно уравновешивал комплекс Запада» (6, с. 173). «Русская литера-
тура не была всего лишь выражением казенного патриотизма» (отразив-
шегося в повестях Загоскина и драмах Кукольника) (6, с. 180). К тому же 
романтизм в России не был «патриотической религией» не создал уни-
версальной модели культуры (6, с.171—172). 

Все это совершенно верно. И все это доводы в пользу гораздо 
меньшей (по сравнению с Польшей) степени этноцентризма (и нацио-
центризма) русской культуры первой половины XIX в. Образ «абсолют-
ного врага» был для нее гораздо менее значим1; попытки изобразить в виде 
такого врага поляков предпринимались неоднократно (с особенной силой 
– в 1860-е гг.,) однако оставались скорее на периферии русской культуры 

                                                 
1 Такой враг появляется в ХХ в. в виде Германии и немцев, а также (после 1917 г.) в 

виде классового врага, способного принимать любое, в том числе любое этническое обличье. 
Попутно заметим, что понятие «абсолютный враг» введено нами ради удобства изложения (у 
автора оно отсутствует). 



«Лях» и «москаль» 
 

 

141

 

(1, с. 158–159); если уж прибегать к сравнениям из области биологии, 
такие попытки определяли скорее «фенотип» русской культуры в ту или 
иную эпоху, нежели ее «генотип». Речь тут не о светлых или черных 
красках в изображении поляка, а в той роли, которую стереотип поляка (и 
Польши) играл в русской культуре, о его значимости в мировидении 
русского (приобщенного к культуре) человека. 

Чтобы повысить ранг стереотипа «ляха» в русской культуре, автор 
вынужден прибегать к достаточно спорным логическим построениям 
(которые, кстати, нередко противоречат его процитированным выше вы-
сказываниям). В русской культуре XIX в. Польша, по его мнению, вы-
ступает как «представительница “латинской” идеи Запада» (6, с. 167), как 
«часть антитезы Россия — Европа» (5, с. 174); русская культура и русская 
мысль самоопределялись по отношению к Западу, следовательно — и к 
Польше, «полонизму» как системе исторических и культурных ценностей. 
Нам представляется, что это — неоправданное перенесение культурной 
ситуации допетровской Руси на Россию XIX в. И хотя далее автор уточ-
няет, что для русской мысли характерна «полярность между славяно-
фильской и западнической ориентацией» (6, с. 165), первой из них он явно 
отдает предпочтение, точки зрения ее соответствия «генотипу» русской 
культуры и ее влияния на общественное сознание. 

Тезис, согласно которому Польша воспринималась как «часть ан-
титезы Россия — Европа», вовсе не очевиден (если понимать его как об-
щее правило)1, да и сама эта антитеза не имела абсолютного характера (в 
отличие от антитезы «Запад — Восток» в польской культуре). В русском 
образованном обществе западническая ориентация (в самом широком 
смысле этого слова) безусловно преобладала. Даже официальная доктрина 
выводила «новую Россию» не непосредственно из старинной «святой 
Руси», а из эпохи петровских реформ; не случайно власти с большим не-
доверием относились к последовательному славянофильству.  

Что же касается народной (в смысле – простонародной) русской 
культуры XIX в., то само существование в ней сколько-нибудь четкого 

                                                 
1Пушкин, риторически восклицая: «Иль нам с Европой спорить ново?» – отношения 

с Польшей рассматривает совершенно отдельно, как «спор славян между собою». (При этом, 
в известном смысле, Пушкин был более последовательным «европейцем», чем, скажем, 
Мицкевич в период парижской эмиграции.) А в самый разгар антипольской истерии, в 1860-е 
годы, Польша изображается как страна, закоснелая в «пережитках прошлого», как некий 
реликт феодализма в новой, реформирующейся Европе (к которой принадлежит и Россия). 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

142

 

стереотипа поляка нуждается в доказательстве. (Существование образа 
немца в русской народной культуре того времени вполне убедительно 
доказывается в работе С.В. Оболенской «Образ немца в русской народной 
культуре XVIII—XIX вв.1; однако образ этот относился не к жителям 
Германии, а к «русским немцам», составлявшим особую категорию на-
селения крупных русских городов.) Попытка Кэмпиньского реконструи-
ровать народный стереотип поляка на материале русских пословиц (6, 
гл. 6) не особенно удалась; довольно скудный запас собственно русских 
пословиц и поговорок, связанных с Польшей (и, кстати, вовсе не рисую-
щих образ поляка-врага), пришлось пополнить пословицами украинскими 
и белорусскими. 

Кэмпиньский цитирует Ч.Милоша: «Их (русских — К.Д.) захваты-
вало в поляках как раз то, что их в поляках отталкивало — поэтичность, 
ирония, легкость, латинский обряд» (6, с. 206), однако эту мысль — ам-
бивалентности образа поляка и Польши в русской культуре – сам он не 
развивает. Мы вернемся к этой проблеме в следующем разделе обзора. 

 
 

Черты амбивалентности в этническом стереотипе: 
«Кичливый лях» и прекрасная полька 

 
Название книги Я.Орловского «Из истории антипольской мании в 

русской литературе» (7) не вполне соответствует ее содержанию. Автор 
скорее показывает, что образ поляка в дореволюционной русской сло-
весности претерпевал весьма существенные изменения. В екатеринин-
скую эпоху польская тема возникает в похвальных одах императрице и 
еще — в стихотворно-драматических «Димитриадах», повествующих об 
эпохе Смуты. Одописцы воспевали победы русского оружия и расшире-
ние пределов империи, «но о Польше писали без ненависти, а перед ее 
жителями рисовали картины счастья, ожидающего их под властью Ека-
терины» (7, с.41). В первой из «Димитриад» – трагедии А.Сумарокова 
«Димитрий Самозванец» (1771) — поляки остаются на заднем плане; 
Димитрий интересен драматургу как коронованный тиран (мы бы сказали, 
как идеальный злодей), а не как пособник вражеских происков. Но уже в 
державинской оде «На взятие Варшавы» (1794) возникает образ «строп-

                                                 
1 Одиссей: 1991. – М., 1991. – С. 160– 185. 



«Лях» и «москаль» 
 

 

143

 

тивой Польши», «гидры злобной», а «Освобожденная Москва» 
М.Хераскова (1798) являла собой суд над умершей Польшей. 

В романтической повести 1820-х годов появляются вымышленные 
(не исторические) образы поляков со всеми признаками стереотипа: ста-
ропольский шляхтич – «сармат», гордый магнат, прекрасная шляхтянка. 
Стереотипный шляхтич кичлив и задирист, любитель гулянок и выпивки, 
нередко сутяжник, а в эпоху Смуты он еще и захватчик, грабитель, свя-
тотатец. На этом не слишком радужном фоне выделяются (хотя бы в 
«Юрии Милославском» М. Загоскина) индивидуализированные образы, 
которые не укладываются в рамки стереотипа — отважные и рыцарст-
венные. Мы бы сказали, что они построены по законам не этнического, а 
общеромантического стереотипа. 

В пушкинском «Борисе Годунове» Орловский усматривает проти-
вопоставление русской и польской культур, «которые восходят к разным 
источникам и исторически друг другу чужды» (7, с. 74). Однако он все же 
преувеличивает резкость морального противопоставления поляков и 
русских в «Годунове». Пушкин далек и от апологии «святой Руси» и от 
этического этноцентризма (вовсе не чуждого современным ему польским 
романтикам, а в русской литературе – славянофилам и Достоевскому). 
Недаром жалуется Гаврила Пушкин Басманову на то, «что казаки лишь 
только селы грабят, / Что поляки лишь хвастают да пьют, / А русские... да 
что и говорить...». 

Пример черно-белого видения своих и чужих у Пушкина — зна-
менитая строка «кичливый лях иль верный росс» из стихотворения 
«Клеветникам России» (обращенного, впрочем, не к полякам; по верному 
определению Орловского, стихотворение это – «антифранцузский пам-
флет»). Но мало кто помнит другую строку из того же стихотворения: 
«Борьбы отчаянной отвага». Отвага поляков в «неравном споре» ставит 
под сомнение однозначно негативный стереотип врага1. «Наследственная 
распря» России и Польши, по   Пушкину, — конфликт интересов, «гео-
политический» конфликт, но не борьба двух нравственных начал — хо-
рошего и плохого, светлого и темного (как это изображалось в публици-

                                                 
1 То же у К. Рылеева в думе «Богдан Хмельницкий», где образ поляка-врага рисуется 

при помощи разнонаправленных (в оценочном плане) эпитетов: «сармат и храбрый, и над-
менный»? «Храбрость» соседствует здесь с «надменностью», как у Пушкина – «кичливость» 
с «отвагой». 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

144

 

стике катковского круга 1860-х годов)1. Знаменательно, что «западниче-
ские и католические симпатии не помешали П.Чаадаеву и М.Лунину резко 
осудить восстание 1831 г. все с той же, державной точки зрения. 

«Химически чистым» образцом официозной антипольской пропаганды 
1830-х годов была драма Н.Кукольника «Рука Всевышнего отечество спасла» 
(1834), вошедшая в историю русской литературы из-за скандала с закрытием 
«Московского телеграфа» (за неодобрительный отзыв). Что же касается «Та-
раса Бульбы» Гоголя, то, несмотря на кричащую тенденциозность в изобра-
жении поляков (которую Орловский небезосновательно связывает с образом 
«ляха» в украинской народной традиции), центральной идеей повести он 
считает «не национализм как таковой, а патриархально-республиканскую 
утопию, противопоставляемую элементам городской, европейской цивилиза-
ции (польское влияние)» (7, с. 112). Между прочим, эта утопия вовсе несходна с 
российской патриархально-монархической утопией — как в ее официозном, 
так и оппозиционном, славянофильском варианте. 

Вообще же не подлежит сомнению, что обращение к украинской теме 
(особенно в ее социальном аспекте) нередко «диктовало» русским писателям 
резко негативный образ поляка-врага. Пример Рылеева тут особенно показа-
телен. В лирическом стихотворении Польша для него — «край далекий, край 
прекрасный» («В альбом Т.С.К.»). И там же «Я вспомнил добрых земляков 
(поляков. — К.Д.) Гостеприимные их нравы / И радость шумную пиров». А в 
думе «Наливайко», писавшейся в то же самое время (1824—1825), герой 
восклицает. «Жид, униат, литвин, поляк – / Как стаи кровожадных вранов, / 
Терзают беспощадно нас». Лирический и социально-исторический план не 
совпадают, больше того — взаимно отрицают друг друга.  

Но особенно не поздоровилось полякам (литературным) после 
восстания 1863 г. В антинигилистической беллетристике 1860-х годов 
усердно разрабатывался мотив всепроникающей «польской интриги» 
(мотив, заметим, предвосхищавший позднейшую теорию «еврейских 
происков»). В 70-е годы, когда шовинистический угар приутих, «зло-
вредная натура поляка проявляется в русском романе не столько в ди-
версионной деятельности и вражеских заговорах, сколько в мошенниче-

                                                 
1 «Все это хорошо в поэтическом отношении, — пишет Пушкин П.Вяземскому, 

признавая храбрость поляков в сражении под Остроленкой (май 1831). — Но все-таки их 
надобно задушить, и наша медленность мучительна» (письмо от 1 июня 1831). Поэтическая 
сторона» — одно, национально-государственные интересы— совсем другое. (Пушкин А.С. 
Собр. соч.: В 10 т. – M., 1978. – Т. 10. – С.31.). 



«Лях» и «москаль» 
 

 

145

 

стве, аферах, сомнительных способах делать карьеру» (7, с. 141). У Дос-
тоевского поляки просто карикатурны. Орловский, впрочем, отмечает, что 
в «Бесах» (1872) поляки играют мизерную роль. Это существенно; «бесы» 
Достоевского – насквозь свои, а не орудие какого-то внешнего по отно-
шению к России заговора. 

Не слишком симпатичны поляки (как правило, обрусевшие) у 
Тургенева, а позже — у Чехова. Хотя для нынешнего русского читателя 
это не слишком заметно; ему приходится напряженно припоминать: а 
какие, собственно, поляки выведены у Тургенева или Чехова? Гораздо 
сложнее обстояло дело с Лесковым. «Плохие» поляки в его прозе явно 
преобладают; а вместе с тем Лесков создал несколько образов поляков и 
полек, вызывающих безусловную симпатию у читателя, вплоть до образа 
поляка-праведника1. И уж совсем особняком стоит А.К.Толстой, который 
в самый разгар антипольской истерии в «Смерти Иоанна Грозного» (1864) 
показал моральное превосходство польского посла Гарабурды над мос-
ковским тираном. 

Ближе к концу века изображение поляков в русской литературе 
становится более спокойным и уравновешенным. В социально-бытовой 
прозе они выступают как всего лишь часть национальной мозаики Рос-
сийской империи. Типичен в этом отношении Д.Мамин-Сибиряк, у ко-
торого появляется образ поляка-предпринимателя и финансиста. Хорошо 
известны «полонофильские» мотивы в позднем творчестве Льва Толстого 
(«3а что?» «Хаджи-Мурат»). Сочувственно писали о поляках и Польше 
поэты-символисты (К.Бальмонт, А.Блок, Ф.Сологуб). А в поэме 
М.Сандомирского «Марина Мнишек» (1911) Марина играет ту же роль, 
что Прекрасная Дама в лирике Блока — роль воплощения вечной женст-
венности. 

Начало первой мировой войны сопровождалось «настоящим 
взрывом польской тематики в русской литературе» (7, с.190). Преобла-
давшее тогда настроение лучше всего выражает цитата из 
Т.Щепкиной-Куперник: «Край нам близкий, Польша, Польша, / Наша 
младшая сестра». Польша отныне — мученица в терновом венце, изны-
вающая под германским игом. В военной прозе поляки (вместе с русски-

                                                 
1 В этом плане особенно любопытен один из наиболее известных рассказов Лескова 

«Воительница» (1866 – дата весьма знаменательна). Петербургская полька, дама полусвета, 
изображена здесь с безусловным сочувствием; a «оппонирует» ей сводня, «русскость» ко-
торой всячески подчеркивается автором. 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

146

 

ми) противостоят немцам — варварам, насильникам и грабителям. В ли-
тературном стереотипе поляка оставляются лишь положительные черты: 
гордость, патриотизм, гостеприимство. Весьма част любовный мотив – 
очаровательная полька и русский офицер. Старые клише и лозунги пере-
осмысляются: «Мы дружно пойдем / Единым путем / За нашу свободу и 
вашу!» (Бальмонт). Пойдем, разумеется, против немцев. 

Все это приводит автора к выводу, что «стереотип Польши и поляка 
вплоть до новейшего времени трактовался в России инструментально и 
складывался в зависимости от конъюнктурных политических целей» (7, 
с.215). И это, пожалуй, верно, если речь идет о «текущей словесности», 
выражавшей сиюминутные настроения общества (или — после 1917 г. — 
установки директивных органов). 

Книга Орловского по жанру — скорее обзор (иногда — c высоты 
птичьего полета), нежели проблемное исследование. А проблем здесь 
возникает немало. О некоторых было сказано выше; а вот еще одна. Ор-
ловский неоднократно, по разным поводам, упоминает о существовании в 
русской литературе образа (даже стереотипа) «прекрасной польки». За-
метим, что этот образ существовал, по меньшей мере, в двух основных 
вариантах: демоническом, начиная с Марины Мнишек в драме Державина 
«Пожарский» (1806), и лирическом (хрестоматийный пример – Мария 
Потоцкая в «Бахчисарайском фонтане» Пушкина). Почти несомненно, что 
русскому читателю гораздо легче припомнить женщин-полек, изобра-
женных в русской литературе, чем поляков-мужчин. Эти женские образы 
не только ярче мужских, но и значимее, чем мужские. Образ прекрасной 
польки в «Тарасе Бульбе» побудил Вл.Солоухина — читателя отнюдь не 
рядового — переосмыслить идейное звучание повести и сделать вывод 
(быть может, поспешный, но все же знаменательный) о тайной любви 
Гоголя к католической Польше1. 

Так что, когда В.Хлебников (в книге Орловского не упомянутый) 
говорит о себе: «гонимый <…> песнью про прелесть польки»2, – он от-
сылает читателя к целому пласту русской культуры, к устойчивому 
культурному знаку. Любопытно не только существование в русской 
культуре этого образа-знака, но и то, что в XIX в. он часто встречается у 
художников, рисовавших «поляка вообще» по канонам негативного сте-

                                                 
1 Cм.: Солоухин В.А. Камешки на ладони. – М., 1988. – C.387—388. 
2 Хлебников В. Творения. – М., 1987. – С.77. (Из стихотворения 1912 г. «Гонимый – 

кем, почем я знаю?». 



«Лях» и «москаль» 
 

 

147

 

реотипа. Мы склонны видеть в этом свидетельство амбивалентности то-
гдашнего отношения к полякам и Польше. Несмотря на «старый спор 
славян между собою», несмотря на резкое несходство исторических тра-
диций обоих народов, несмотря, наконец, на укорененные в общественном 
сознании предубеждения, — было в «польскости» что-то притягательное 
для русского человека. 

 
Политизация этнического стереотипа: 
Образ СССР и советского человека 

 
Чрезвычайно любопытной с точки зрения «общей теории куль-

турных стереотипов» представляется работа Г.Гэнсицкой «Дьявол» и 
«лагерь» — образ СССР в подпольной периодике» (2). Предметом анализа 
послужили 16 периодических изданий «Солидарности» 1982—1986 гг., 
главным образом, заводских газет. СССР рисуется здесь как политическая 
и, в меньшей степени, социальная и культурно-идеологическая система. 
Этот образ в высшей степени абстрактен. Единственные природ-
но-географические реалии, упоминаемые достаточно часто – Москва 
(Кремль) и Сибирь. Люди в этой картине также отсутствуют. Зато появ-
ляется специфический, «смоделированный» конструкт, носящий название 
«советского человека». Он существенно отличается от обыденного, сте-
реотипного представления, скажем, о чехе, еврее или цыгане. «Советский 
человек» – заведомая модель, идеальный тип, абстракция, необязательно 
совпадающая с реальностью. Это элемент общественно-политической 
системы, и не более того. Он лишен расовых или физиологических ка-
честв, и вообще каких-либо качеств, не связанных непосредственна с по-
литикой. 

Потенциальной альтернативой «советскому человеку» служит не 
какой-либо из народов, а «настоящий поляк» сознательно противостоя-
щий экспансии советизма. Образ СССР неизменно отмечен сильным — и 
негативным – эмоциональным зарядом. СССР рисуется прежде всего как 
воплощение империализма политического, экономического, военного, 
культурно-идеологического. Все здесь подчинено интересам империи и 
элиты советского государства, в том числе культурная политика, цель 
которой – внедрение советского образа жизни и превращение подданных 
империи в «советских людей». 

Для «советского человека» характерны: покорность властям, при-
способленность к жизни в условиях крайней бедности, готовность пре-



II. ОБЗОРЫ 
 

 

148

 

терпевать трудности, а также неприязнь к тем, кто нарушает заданные 
режимом нормы поведения, подчинение мнению большинства и подат-
ливость к индоктринизации. Эти черты, в той или иной степени, можно 
наблюдать и в странах — «сателлитах Кремля». Результатом советизации 
является разрушение традиционных соседских, приятельских, семейных 
отношений, денационализация этнических групп, атеизация. В изучав-
шейся периодике «нет образа идейно убежденного коммуниста» (2, С.95); 
«советский человек» – «фигура порабощенная, сломленная и совершенно 
пассивная» (2, с.96). 

Гэнсицкая выделяет два типа мышления, проявляющихся в вы-
сказываниях об СССР, и, соответственно, две разновидности стреотипа 
СССР: условно говоря, «стереотип дьявола» и «стереотип лагеря». В 
«лагерной» модели советская система есть лагерь принудительного труда, 
охватывающий все общество, тотальная организация бюрократического 
типа. А в «дьявольской» модели это – сатанинское государство, империя 
зла. «Коммунистическое государство, таким образом, — государство не от 
мира сего, антитеза божьего государства, глубоко нечеловеческая систе-
ма» (2, с. 101). Ареной деятельности сил Зла служит прежде всего сфера 
культурной, духовной жизни. «В более мягкой версии говорится о со-
вершенно чуждой и враждебной (полякам — К.Д.) азиатской системе» (2, 
с. 101).  

В «лагерной» модели марксизм-ленинизм понимается как 
по-своему рациональная доктрина эксплуатации. В «дьявольской» модели 
это – сатанинское учение, разновидность новой религии, главная цель 
которой – овладение душами, искушение, привлечение новых, привер-
женцев. Мировая революция — предмет стремлений СССР — есть 
Страшный суд наоборот, долженствующий привести к господству дья-
вольской системы над всем человечеством, а советские руководители 
готовы платить за нее любую цену, пусть даже собственным народом. 

В «лагерной» модели советский империализм (как и предшест-
вующий ему российский) рассматривается как выражение «обычных» 
колонизаторских стремлений. «Предполагая, что советские власти руко-
водствуются некой экономической и политической рациональностью, 
врагу приписывается тот же способ мышления, что и себе самому» (2, с. 
103). 

В «дьявольской» модели, напротив, советские руководители – не 
рациональные политики, а служители сатаны, фанатики, пророки зла. Мир 
тут делится на приверженцев Бога и слуг Дьявола; при этом «Бог имеет 



«Лях» и «москаль» 
 

 

149

 

явные национальные коннотации: он всегда связан с Польшей» (2, с. 104). 
«Между “ними” и “нами” нет никаких переходных, промежуточных со-
стояний» (2, с.105). 

В «лагерной» модели общество рисуется по образцу лагеря при-
нудительного труда. Основные группы здесь – заключенные и охранники, 
однако социальная структура многоступенчата и размыта: на самом верху 
– Горбачев, в самом низу — ночной сторож <…> Каждый может быть (и 
чаще всего бывает), смотря по обстоятельствам, либо охранником, либо 
заключенным. Люди приспосабливаются к действительности, к своим 
социальным ролям. В рамках этой модели возможен «порядочный гебист» 
или «честный красный» (2, с.105). 

«В логике “дьявольской” модели индивид стоит перед необходи-
мостью однозначного морального выбора: «либо Бог и Отчизна, либо 
Сатана”» (2, с.106). Сторонники этого типа мышления ориентированы, 
прежде всего, на национальную и религиозную традицию. Их главная цель 
– духовное освобождение от влияния коммунизма. Собственно полити-
ческие задачи не акцентируются. Между тем, что существует теперь, и 
тем, что будет, зияет программный пробел. 

В «лагерной» модели – иначе. Здесь предлагаются действия «на 
сегодняшний день»; допускаются контакты и переговоры с властями. 
«Переговоры возможны, поскольку членам правящих групп приписыва-
ется мышление, сходное со своим собственным, некая политическая ра-
циональность. Язык лагерной модели включает поэтому понятие интере-
сов, соотношения сил и допускает возможность компромиссов» (2, с. 108). 

Стереотип, о котором идет речь, «не является отдельным сужде-
нием, но комплексом суждений с чрезвычайно сложной структурой» (2, с. 
109), причем суждений, достигающих крайней степени абстрагирования. 
«Такой стереотип напоминает не столько обыденные стереотипы еврея, 
цыгана или немца, сколько более тонкие и абстрактные стереотипы, 
встречающиеся в литературе, политике или науке» (2, с. 109). Такой сте-
реотип можно рассматривать как «сознательный конструкт, подчиненный 
высшим целям, таким как существование и консолидация группы “соци-
альных актеров”, достижение ими своих общественных, политических или 
экономических целей» (2, с. 110). Его содержание меняется в зависимости 
от поставленных целей. «Можно предположить, что в польском обществе 
нет единого стереотипа России или СССР, а есть разные стереотипы, 
смотря по тому, кто, когда и для чего их использует», «стереотипы ус-
тойчивы постольку, поскольку устойчива ситуация деления на “своих” и 



II. ОБЗОРЫ 
 

 

150

 

“чужих” и потребность в ясном и четком определении поля, в котором 
действует “социальный актер”» (2, с. 111). 

Тезис, согласно которому «отношение к русским в Польше должно 
иметь политическое измерение» (4, с. 115), подтверждается результатами 
опроса, проведенного в мае—июне 1990 г. в Польше и СССР (в CCCP — 
только в Москве). 21% опрошенных поляков испытывали к русским 
«скорее симпатию», 10 — «скорее антипатию», 61% — безразличие. 
Вполне вероятно, что это было «враждебное безразличие», поскольку 44% 
опрошенных считали, что в целом поляки относятся к русским неприяз-
ненно, а 38% – что и русские относятся к полякам так же (лишь 15% 
приписывали русским симпатию к полякам) (4, с. 116). 

Напротив, 59% опрошенных москвичей ответили, что испытывают 
к полякам «скорее симпатию», лишь 8% — «скорее антипатию» и 8% — 
безразличие. В то же время 39% москвичей приписывали полякам «скорее 
неприязненное» отношение к русским, и лишь 15% — симпатию к рус-
ским (4, с.116). «Таким образом, русские оценивали свое отношение к 
полякам как «любовь без взаимности» (4, с. 117). 61% москвичей считали, 
что русские в целом относятся к полякам «скорее с симпатией», лишь 11% 
— что «скорее с антипатией» (4, с.116). Стало быть, москвичи более аде-
кватно оценивали отношение поляков к русским, чем поляки – отношение 
русских к полякам. Авторы работы объясняют это действием механизма 
проекции. «Респонденты, которые сами испытывали симпатию к другому 
народу, одновременно были чаще убеждены, что их соотечественники в 
целом тоже относятся к этому народу с симпатией. И то же самое — в 
случае неприязненного отношения» (4, с. 118). Проекция также выража-
ется в убеждении, что наши чувства к другому народу разделяются его 
представителями: поляки, испытывавшие симпатию к русским, чаще 
приписывали им симпатию к полякам, а относящиеся неприязненно — 
неприязнь. 

Поляки, отвечая на вопрос о положительных и отрицательных 
чертах русских, среди первых чаще всего называли гостеприимство 
(14,5%), открытость, сердечность (11,4), доброжелательность (6,1), а среди 
вторых — запуганность (4,3) и агрессивность (2,1%) (с. 121). Как видим, 
«положительные» черты преобладали. «Следовательно, мы имеем дело 
сразу с двумя точками зрения на русских. Первая сформирована пред-
ставлениями о политике СССР; это образ “Советов” — представителей 
коммунистического строя и агрессивного государства, от которого 
Польша неоднократно терпела обиды <…> Открытый вопрос о чертах 



«Лях» и «москаль» 
 

 

151

 

русских (который заставил респондентов самостоятельно формулировать 
ответы, то есть глубже задуматься о предмете опроса) выявил иной образ. 
Это уже не настолько глубоко укорененный, но также достаточно рас-
пространенный образ  русского – “открытой славянской души”, человека 
радушного и сердечного, жертвы коммунизма» (4, с.121). 

Подобную двойственность выявило также исследование, прове-
денное А. Тушиньской (1990) среди учащихся варшавских школ. Неко-
торые из опрошенных достаточно ясно отличали русский народ «бедный», 
«добрый», «добродушный» от власти («лживой», «коварной», «злой»), но 
в целом то, что они думали о системе, формировало их отношение к на-
роду (4, с.121). 

О том же свидетельствует следующий факт, процент поляков, 
считавших СССР дружественным Польше государством, снизился с 91% в 
1978 г. до 20% в 1991 г. (2, с.238). Соответственно процент выражавших 
симпатию упал с 59% в 1974 г. до 16% в 1991 г. (по данным регулярных 
общепольских опросов) (3, с.234). 

 
Списрок литературы 

 
1. Duszenko K. Polak i Polka w oczach Rosjan // Narody I stereotypy. – Kraków, 1995. – 

S. 158—164. 
2. Gęsicka G. «Diabel» i «łagier» – obraz ZSRR w czasopismach podziemnych // Blizcy a dalecy. – 

W-wa, 1992. – S. 91—113. 
3. Jasińska-Kania A. Zmiany stosunku Polaków do różnych narodów // Ibid. — S. 219—246. 
4. Konieczna J., Mintusow I. Polacy i Moskale: Obraz stosunków polsko-rosyiskich w oczach 

Rosijan i Polaków // lbid. – S. 115—135. 
5. Kurczewska J. Etnocentrizm a ideologia narodowa // Kultura i społeczeństwo. – W-wa, 1988. – S. 

65–87. 
6. Kępiński A. Lach i Moskal: Z dziejów stereotypu. – W-wa; Kraków, 1990. – 223 s. 
7. Orłowski J. Z dziejów antypolskich obcesji w literaturze rosyjskiej: Od wieku XVIII do roku 

1917. – W-wa, 1992. – 244 s. 


